
Mirar o vazio: um olhar coletivo acerca da Bienal de São Paulo  
André Mesquita, Cristina Ribas, Euler Sandeville Jr., Flavia Vivacqua, Gavin 
Adams, Gisella Hiche e Graziela Kunsch 

Escrever coletivamente um artigo sobre a Bienal de São Paulo acentua uma 
posição crítica: mais do que apresentar um texto bem acabado sobre o 
esgotamento institucional de um sistema da arte, do qual faz parte a Fundação 
Bienal de São Paulo, interessa-nos que o próprio processo colaborativo de 
redação explicite o nosso lugar de fala e a nossa forma de inserção nesse sistema 
(do qual não estamos excluídos). 
Como artistas, pesquisadores ou ativistas, muitas de nossas ações encontram-se 
articuladas em redes colaborativas e horizontais. Essas redes são constituídas por 
negociações entre artistas e movimentos sociais, por projetos com comunidades 
específicas, pela abordagem de práticas multidisciplinares e por iniciativas de 
encontro e residência, questionando formas tradicionais de autoria, historiografia 
e produção de conhecimento, buscando criar diálogos e intervenções nas 
cidades . São experimentações que têm uma atuação frente à situação política e 
econômica em que se encontram as grandes fundações culturais e sua 
mercantilização, justamente por contrapor ao arranjo institucional a diversidade 
conflituosa das relações em territórios distintos e suas múltiplas temporalidades, 
a circulação da arte em outros contextos e o desenvolvimento de novas 
linguagens, ações e desenhos sociais, que desafiam os modos tradicionais de 
produção e reprodução de valor. 
Na última década a Bienal tem evidenciado publicamente as dimensões de sua 
crise, pautada por questões financeiras, disputas políticas e pelo modelo de 
grandes exposições. De modo circunstancial, essa crise começou a ser discutida 
no âmbito da própria exposição, impondo uma reflexão sobre a distância que se 
estabelece entre a intencionalidade da arte contemporânea que seleciona e abriga 
obras e projetos através de vínculos que se dão com o mercado de arte e seus 
circuitos, em contraposição às práticas artísticas que criam desenhos autônomos e 
produzem engajamentos importantes. As duas últimas bienais, de títulos bastante 
sugestivos – Como viver junto (27ª Bienal, 2006) e Em vivo contato (28ª Bienal, 
2008) – tornaram bastante explícita esta questão.  
O claro interesse da 27ª Bienal por uma arte que atua no interesse público, 
engendrada em espaços de conflito e de relação com distintos contextos sociais, 
procurou questionar a crise de representação em um mundo globalizado, 
abolindo também as representações nacionais dentro da história das grandes 
exposições . Importante citar aqui a tentativa reflexiva da Bienal de 2006 de 



conciliar neste jogo entre instituição, informalidade e crítica, um programa de 
seminários iniciado antes da exposição debatendo temas levantados pela equipe 
curatorial, a escolha do “programa ambiental” de Hélio Oiticica como motor 
histórico e paradigma conceitual da Bienal e a inclusão de projetos colaborativos 
realizados no âmbito das práticas sociais e manifestações políticas, como Eloisa 
Cartonera (Buenos Aires), Taller Popular de Serigrafia (Buenos Aires), Long 
March Project (Nova Iorque/Pequim), Daspu (Rio de Janeiro), JAMAC – Jardim 
Miriam Arte Clube (São Paulo) e projeto Guaraná Power do coletivo Superflex 
(Amazônia) .  
Segundo Mônica Nador (JAMAC), a curadora da Bienal de 2006, Lisette 
Lagnado, havia sinalizado o seu receio de institucionalizar um projeto de arte 
criado na periferia de São Paulo dentro de uma grande exposição. A negociação 
política entre JAMAC e Bienal se deu principalmente no âmbito dos projetos que 
pudessem manter este espaço autônomo com uma circulação mais diversificada, 
na forma de visitas ao local e uma programação de encontros, oficinas e outras 
atividades, dando ao JAMAC ares de um “centro cultural”  .  
Projetos curatoriais como o da 27ª Bienal proporcionaram a chance de 
percebermos as ambivalências de uma grande exposição, de refletirmos sobre 
como os artistas negociam com uma instituição seus espaços de pesquisa e 
trabalho, bem como a circulação de suas atividades e registros, tensionando o 
papel do curador como mediador entre artista e público e o trabalho do crítico de 
arte na legitimação e escrita “oficial” dessas histórias. Tal ambivalência, porém, 
parece ter ficado ainda mais evidente no projeto da 28ª Bienal, principalmente no 
que tange aos limites da curadoria e à dimensão pública de uma grande exposição 
de arte.  
O programa expositivo e as atividades da 28ª Bienal apresentaram propostas 
relevantes, como a montagem de “nichos” em uma área intitulada Video Lounge, 
com uma programação intensiva de vídeos históricos de ações, performances e 
outros registros escolhidos por diversos curadores ; uma plataforma de 
conferências sobre a história da Bienal de São Paulo, aí incluídas propostas dos 
convidados para o futuro da instituição; um espaço de leitura que disponibilizava 
catálogos e publicações de bienais de diversos países e registros em vídeo de 
todos os debates e performances realizados ao longo da exposição; o jornal 28b, 
inserido dentro do jornal gratuito do metrô de São Paulo e assim largamente 
distribuído; e o projeto educativo Ambulantes, que levou as proposições da 
Bienal para pessoas que não necessariamente visitariam o local da exposição.  
Os curadores Ivo Mesquita e Ana Paula Cohen foram alvo de um intenso 
bombardeio de opiniões sobre a forma como conduziram a mostra . As críticas 
recaíram especialmente no modo como responderam à ação do grupo de 40 



pichadores que ocupou as paredes internas do pavilhão da Bienal na abertura da 
exposição. A recusa dos curadores em participar de uma discussão pública sobre 
a injusta prisão de uma das participantes da pichação, Caroline Pivetta da Mota , 
revelou um lado delicado e controverso da Bienal de São Paulo: a dificuldade das 
grandes exposições em lidar com uma ação que traz para dentro do 
acontecimento da arte as políticas da vida. Os curadores da 28ª Bienal 
convidaram o público a refletir sobre o vazio de um dos pavilhões, em uma 
mostra marcada pelo número reduzido de obras e o corte em seu orçamento. A 
proposta conceitual parece ter tomado a forma de uma vingança simbólica contra 
a “instituição arte” , através da ação independente dos pichadores. O ato pode ser 
considerado uma resposta às proposições da curadoria, que no texto de abertura 
da exposição afirmou: 
A transformação do andar térreo do Pavilhão Ciccillo Matarazzo numa praça 
pública, como no desenho original de Oscar Niemeyer para o parque em 1953, 
sugere uma nova relação da Bienal com seu entorno – o parque, a cidade -, que 
se abre como a ágora na tradição da polis grega, um espaço para encontros, 
confrontos, fricções. (…) Ao contrário das bienais anteriores, que transformaram 
o interior do pavilhão modernista em salas de exposição, desta vez o segundo 
andar está completamente aberto. É nesse território do suposto vazio que a 
intuição e a razão encontram solo propício para fazer emergir as potências da 
imaginação e da invenção. Esse é o espaço em que tudo está em um devir pleno e 
ativo, criando demanda e condições para a busca de outros sentidos, de novos 
conteúdos. 
No entanto, tão logo a cidade, os confrontos, as fricções e os novos conteúdos 
ocuparam aquele espaço, foram acionados os seguranças e a polícia. O curador 
Ivo Mesquita classificou a ação dos pichadores como “arrastão” e “tática 
terrorista”. Como medida protocolar, a Bienal instalou detector de metais e 
colocou vigias para revistar visitantes. Muito provavelmente, se esta ação de 
reivindicação do espaço público da arte por meio de atos de contestação tivesse 
sido orquestrada por algum artista participante da 28ª Bienal, ninguém seria 
preso e a pichação seria considerada “intervenção artística”.  
Em uma realidade onde jovens oriundos da periferia têm pouco ou nenhum 
acesso a recursos institucionais, a pichação sobre o vazio de uma das mostras de 
arte mais importantes do mundo, e a prisão de uma pichadora por quase dois 
meses, só tornaram evidentes as dificuldades de um sistema de arte em 
reconhecer a potência de transgressão no âmbito da linguagem e do 
comportamento. Assim, a instituição deixou patente sua força na produção de 
valor ao normatizar quais práticas artísticas e expressivas são permitidas, e quais 
se tornam ilegítimas, privilegiando aquelas que corroboram na produção de 



sentido mais ou menos submetido ao controle curatorial.  
Muito embora a pichação seja foco de cooptação e objeto de interesse acadêmico 
e de mostras artísticas no exterior , sua prática, assinala Teresa Caldeira, ainda 
contesta as múltiplas formas de desigualdade social que modelam a sociedade e o 
espaço urbano , e que são a própria exposição do conflito. No caso da 28ª Bienal, 
a dificuldade de lidar com o imprevisto, com a apropriação de seu espaço, 
recorrendo ao sistema judiciário e carcerário, achata o papel diferenciado que 
uma instituição cultural poderia assumir.  
Talvez seja o caso de recordarmos a provocação de Henri Lefebvre feita há 
algumas décadas e a levarmos aos pilares da Bienal de São Paulo em suas 
dificuldades de contextualizar-se: “Você acha que a arte é exterior e superior à 
vida real, e que aquilo que o artista cria está em um plano transcendental?” . 
Muitos dos artistas participantes das bienais de São Paulo não deixaram de fazer 
crítica institucional, mas isso não significa que a crítica não tenha sido anulada, 
desconsiderada, cooptada ou normatizada pela própria instituição. O artista 
Nicolás Robbio teve parte de seus desenhos sobre a crise da fundação e o projeto 
de curadoria da 28ª Bienal censurados  e Rodrigo Bueno retirou-se da exposição.  
O ponto que levantamos frente aos episódios citados é a neutralização 
institucional de um debate pela própria maneira como a curadoria de uma Bienal 
dialoga ou interage com um público alargado , que ultrapassa aquele formado por 
uma pequena “comunidade” envolvida com a face da arte que transita por 
circuitos de galerias e colecionadores. Como resultado desta neutralização, a 
Bienal de São Paulo transparece em sua estrutura um evento que compromete na 
sua gênese qualquer potência em operar os desafios expostos, através de sua 
intolerância com fatos que incidem diretamente sobre as fronteiras culturais, 
sociais e econômicas. Com isto, a Bienal torna-se homogênea na sua diversidade 
e fragmentação, demonstrando pouca receptividade para a diferença e para ações 
que questionam a sua autoridade.  
Ao mesmo tempo, Ricardo Basbaum no artigo “Viva o contato, viva a vaia” , 
considera que as bienais de 2006 e 2008 proporcionaram avanços. Para ele, essas 
duas bienais iniciaram uma curva ascendente para o evento, diferente de bienais 
anteriores marcadas por publicidade maciça e pela ambição de um público 
massivo, mesmo que se tornassem espaços repetitivos e anódinos.  
Existe uma complexidade nas instituições e não é nossa intenção achatar essa 
condição ou ignorá-la. O episódio da pichação é um dos sintomas desta 
complexidade. As ações colaborativas celebradas ao longo deste texto também 
compreendem uma série de problemas e contradições. As discussões deste 
coletivo permanecem inconclusas. A nós, cabe questionar quais as possibilidades 
futuras da Bienal de São Paulo de criar espaços de reflexão crítica e experiência 



sensível por meio de projetos curatoriais não normatizadores e nem vinculados 
estritamente aos sistemas institucionais da arte, resultando de diálogos criativos 
com processos vitais e mesmo contraditórios do ambiente contemporâneo. A 
demanda apontada por este coletivo, sobretudo a partir da crítica mais 
contundente e necessária à última Bienal e da instituição de arte no seu 
cruzamento com a sociedade, é claramente uma demanda afirmativa de 
transformação, de reinvenção, de rejeitar velhos modos de controle que 
enrijeceram estruturas culturais, apostando em forças e ações que produzem o  
urbano e suas manifestações.  
A pergunta que aqui se estabelece é como o mundo da arte pode conversar e 
contribuir com outros mundos. Ou, retomando o título da 27ª Bienal: como viver 
junto? Como disse certa vez o crítico Simon Sheikh: “a arte importa, certamente, 
mas não é suficiente” . 
Mirar o vazio: um olhar coletivo acerca da Bienal de São Paulo  
André Mesquita, Cristina Ribas, Euler Sandeville Jr., Flavia Vivacqua, Gavin 
Adams, Gisella Hiche e Graziela Kunsch 
Escrever coletivamente um artigo sobre a Bienal de São Paulo acentua uma 
posição crítica: mais do que apresentar um texto bem acabado sobre o 
esgotamento institucional de um sistema da arte, do qual faz parte a Fundação 
Bienal de São Paulo, interessa-nos que o próprio processo colaborativo de 
redação explicite o nosso lugar de fala e a nossa forma de inserção nesse sistema 
(do qual não estamos excluídos). 
Como artistas, pesquisadores ou ativistas, muitas de nossas ações encontram-se 
articuladas em redes colaborativas e horizontais. Essas redes são constituídas por 
negociações entre artistas e movimentos sociais, por projetos com comunidades 
específicas, pela abordagem de práticas multidisciplinares e por iniciativas de 
encontro e residência, questionando formas tradicionais de autoria, historiografia 
e produção de conhecimento, buscando criar diálogos e intervenções nas 
cidades . São experimentações que têm uma atuação frente à situação política e 
econômica em que se encontram as grandes fundações culturais e sua 
mercantilização, justamente por contrapor ao arranjo institucional a diversidade 
conflituosa das relações em territórios distintos e suas múltiplas temporalidades, 
a circulação da arte em outros contextos e o desenvolvimento de novas 
linguagens, ações e desenhos sociais, que desafiam os modos tradicionais de 
produção e reprodução de valor. 
Na última década a Bienal tem evidenciado publicamente as dimensões de sua 
crise, pautada por questões financeiras, disputas políticas e pelo modelo de 
grandes exposições. De modo circunstancial, essa crise começou a ser discutida 
no âmbito da própria exposição, impondo uma reflexão sobre a distância que se 



estabelece entre a intencionalidade da arte contemporânea que seleciona e abriga 
obras e projetos através de vínculos que se dão com o mercado de arte e seus 
circuitos, em contraposição às práticas artísticas que criam desenhos autônomos e 
produzem engajamentos importantes. As duas últimas bienais, de títulos bastante 
sugestivos – Como viver junto (27ª Bienal, 2006) e Em vivo contato (28ª Bienal, 
2008) – tornaram bastante explícita esta questão.  
O claro interesse da 27ª Bienal por uma arte que atua no interesse público, 
engendrada em espaços de conflito e de relação com distintos contextos sociais, 
procurou questionar a crise de representação em um mundo globalizado, 
abolindo também as representações nacionais dentro da história das grandes 
exposições . Importante citar aqui a tentativa reflexiva da Bienal de 2006 de 
conciliar neste jogo entre instituição, informalidade e crítica, um programa de 
seminários iniciado antes da exposição debatendo temas levantados pela equipe 
curatorial, a escolha do “programa ambiental” de Hélio Oiticica como motor 
histórico e paradigma conceitual da Bienal e a inclusão de projetos colaborativos 
realizados no âmbito das práticas sociais e manifestações políticas, como Eloisa 
Cartonera (Buenos Aires), Taller Popular de Serigrafia (Buenos Aires), Long 
March Project (Nova Iorque/Pequim), Daspu (Rio de Janeiro), JAMAC – Jardim 
Miriam Arte Clube (São Paulo) e projeto Guaraná Power do coletivo Superflex 
(Amazônia) .  
Segundo Mônica Nador (JAMAC), a curadora da Bienal de 2006, Lisette 
Lagnado, havia sinalizado o seu receio de institucionalizar um projeto de arte 
criado na periferia de São Paulo dentro de uma grande exposição. A negociação 
política entre JAMAC e Bienal se deu principalmente no âmbito dos projetos que 
pudessem manter este espaço autônomo com uma circulação mais diversificada, 
na forma de visitas ao local e uma programação de encontros, oficinas e outras 
atividades, dando ao JAMAC ares de um “centro cultural”  .  
Projetos curatoriais como o da 27ª Bienal proporcionaram a chance de 
percebermos as ambivalências de uma grande exposição, de refletirmos sobre 
como os artistas negociam com uma instituição seus espaços de pesquisa e 
trabalho, bem como a circulação de suas atividades e registros, tensionando o 
papel do curador como mediador entre artista e público e o trabalho do crítico de 
arte na legitimação e escrita “oficial” dessas histórias. Tal ambivalência, porém, 
parece ter ficado ainda mais evidente no projeto da 28ª Bienal, principalmente no 
que tange aos limites da curadoria e à dimensão pública de uma grande exposição 
de arte.  
O programa expositivo e as atividades da 28ª Bienal apresentaram propostas 
relevantes, como a montagem de “nichos” em uma área intitulada Video Lounge, 
com uma programação intensiva de vídeos históricos de ações, performances e 



outros registros escolhidos por diversos curadores ; uma plataforma de 
conferências sobre a história da Bienal de São Paulo, aí incluídas propostas dos 
convidados para o futuro da instituição; um espaço de leitura que disponibilizava 
catálogos e publicações de bienais de diversos países e registros em vídeo de 
todos os debates e performances realizados ao longo da exposição; o jornal 28b, 
inserido dentro do jornal gratuito do metrô de São Paulo e assim largamente 
distribuído; e o projeto educativo Ambulantes, que levou as proposições da 
Bienal para pessoas que não necessariamente visitariam o local da exposição.  
Os curadores Ivo Mesquita e Ana Paula Cohen foram alvo de um intenso 
bombardeio de opiniões sobre a forma como conduziram a mostra . As críticas 
recaíram especialmente no modo como responderam à ação do grupo de 40 
pichadores que ocupou as paredes internas do pavilhão da Bienal na abertura da 
exposição. A recusa dos curadores em participar de uma discussão pública sobre 
a injusta prisão de uma das participantes da pichação, Caroline Pivetta da Mota , 
revelou um lado delicado e controverso da Bienal de São Paulo: a dificuldade das 
grandes exposições em lidar com uma ação que traz para dentro do 
acontecimento da arte as políticas da vida. Os curadores da 28ª Bienal 
convidaram o público a refletir sobre o vazio de um dos pavilhões, em uma 
mostra marcada pelo número reduzido de obras e o corte em seu orçamento. A 
proposta conceitual parece ter tomado a forma de uma vingança simbólica contra 
a “instituição arte” , através da ação independente dos pichadores. O ato pode ser 
considerado uma resposta às proposições da curadoria, que no texto de abertura 
da exposição afirmou: 
A transformação do andar térreo do Pavilhão Ciccillo Matarazzo numa praça 
pública, como no desenho original de Oscar Niemeyer para o parque em 1953, 
sugere uma nova relação da Bienal com seu entorno – o parque, a cidade -, que 
se abre como a ágora na tradição da polis grega, um espaço para encontros, 
confrontos, fricções. (…) Ao contrário das bienais anteriores, que transformaram 
o interior do pavilhão modernista em salas de exposição, desta vez o segundo 
andar está completamente aberto. É nesse território do suposto vazio que a 
intuição e a razão encontram solo propício para fazer emergir as potências da 
imaginação e da invenção. Esse é o espaço em que tudo está em um devir pleno e 
ativo, criando demanda e condições para a busca de outros sentidos, de novos 
conteúdos. 
No entanto, tão logo a cidade, os confrontos, as fricções e os novos conteúdos 
ocuparam aquele espaço, foram acionados os seguranças e a polícia. O curador 
Ivo Mesquita classificou a ação dos pichadores como “arrastão” e “tática 
terrorista”. Como medida protocolar, a Bienal instalou detector de metais e 
colocou vigias para revistar visitantes. Muito provavelmente, se esta ação de 



reivindicação do espaço público da arte por meio de atos de contestação tivesse 
sido orquestrada por algum artista participante da 28ª Bienal, ninguém seria 
preso e a pichação seria considerada “intervenção artística”.  
Em uma realidade onde jovens oriundos da periferia têm pouco ou nenhum 
acesso a recursos institucionais, a pichação sobre o vazio de uma das mostras de 
arte mais importantes do mundo, e a prisão de uma pichadora por quase dois 
meses, só tornaram evidentes as dificuldades de um sistema de arte em 
reconhecer a potência de transgressão no âmbito da linguagem e do 
comportamento. Assim, a instituição deixou patente sua força na produção de 
valor ao normatizar quais práticas artísticas e expressivas são permitidas, e quais 
se tornam ilegítimas, privilegiando aquelas que corroboram na produção de 
sentido mais ou menos submetido ao controle curatorial.  
Muito embora a pichação seja foco de cooptação e objeto de interesse acadêmico 
e de mostras artísticas no exterior , sua prática, assinala Teresa Caldeira, ainda 
contesta as múltiplas formas de desigualdade social que modelam a sociedade e o 
espaço urbano , e que são a própria exposição do conflito. No caso da 28ª Bienal, 
a dificuldade de lidar com o imprevisto, com a apropriação de seu espaço, 
recorrendo ao sistema judiciário e carcerário, achata o papel diferenciado que 
uma instituição cultural poderia assumir.  
Talvez seja o caso de recordarmos a provocação de Henri Lefebvre feita há 
algumas décadas e a levarmos aos pilares da Bienal de São Paulo em suas 
dificuldades de contextualizar-se: “Você acha que a arte é exterior e superior à 
vida real, e que aquilo que o artista cria está em um plano transcendental?” . 
Muitos dos artistas participantes das bienais de São Paulo não deixaram de fazer 
crítica institucional, mas isso não significa que a crítica não tenha sido anulada, 
desconsiderada, cooptada ou normatizada pela própria instituição. O artista 
Nicolás Robbio teve parte de seus desenhos sobre a crise da fundação e o projeto 
de curadoria da 28ª Bienal censurados  e Rodrigo Bueno retirou-se da exposição.  
O ponto que levantamos frente aos episódios citados é a neutralização 
institucional de um debate pela própria maneira como a curadoria de uma Bienal 
dialoga ou interage com um público alargado , que ultrapassa aquele formado por 
uma pequena “comunidade” envolvida com a face da arte que transita por 
circuitos de galerias e colecionadores. Como resultado desta neutralização, a 
Bienal de São Paulo transparece em sua estrutura um evento que compromete na 
sua gênese qualquer potência em operar os desafios expostos, através de sua 
intolerância com fatos que incidem diretamente sobre as fronteiras culturais, 
sociais e econômicas. Com isto, a Bienal torna-se homogênea na sua diversidade 
e fragmentação, demonstrando pouca receptividade para a diferença e para ações 
que questionam a sua autoridade.  



Ao mesmo tempo, Ricardo Basbaum no artigo “Viva o contato, viva a vaia” , 
considera que as bienais de 2006 e 2008 proporcionaram avanços. Para ele, essas 
duas bienais iniciaram uma curva ascendente para o evento, diferente de bienais 
anteriores marcadas por publicidade maciça e pela ambição de um público 
massivo, mesmo que se tornassem espaços repetitivos e anódinos.  
Existe uma complexidade nas instituições e não é nossa intenção achatar essa 
condição ou ignorá-la. O episódio da pichação é um dos sintomas desta 
complexidade. As ações colaborativas celebradas ao longo deste texto também 
compreendem uma série de problemas e contradições. As discussões deste 
coletivo permanecem inconclusas. A nós, cabe questionar quais as possibilidades 
futuras da Bienal de São Paulo de criar espaços de reflexão crítica e experiência 
sensível por meio de projetos curatoriais não normatizadores e nem vinculados 
estritamente aos sistemas institucionais da arte, resultando de diálogos criativos 
com processos vitais e mesmo contraditórios do ambiente contemporâneo. A 
demanda apontada por este coletivo, sobretudo a partir da crítica mais 
contundente e necessária à última Bienal e da instituição de arte no seu 
cruzamento com a sociedade, é claramente uma demanda afirmativa de 
transformação, de reinvenção, de rejeitar velhos modos de controle que 
enrijeceram estruturas culturais, apostando em forças e ações que produzem o  
urbano e suas manifestações.  
A pergunta que aqui se estabelece é como o mundo da arte pode conversar e 
contribuir com outros mundos. Ou, retomando o título da 27ª Bienal: como viver 
junto? Como disse certa vez o crítico Simon Sheikh: “a arte importa, certamente, 
mas não é suficiente” . 


